Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

APROXIMACION A LA NOCION DEL MAL, LA MEMORIA Y EL TIEMPO EN LA
OBRA CONFESSIONIBUS DE AGUSTIN DE HIPONA

José Antonio Orozco
Departamento de Filosofia, Universidad de Barcelona, Espafa
Especialista en pensamiento politico moderno y filosofia moral

En la busqueda de respuestas a los multiples interrogantes que los seres humanos se
realizan, la filosofia aparece como instrumento de reflexién encauzada por el ejercicio de
la racionalidad. De esta manera, distanciandose de las explicaciones netamente miticas,
esotéricas o espirituales, el intento por esclarecer deductiva e inductivamente los diversos
problemas de la existencia humana, a saber preocupaciones gnoseoldgicas, estéticas,
morales, lingiiisticas, etc., hacen de ésta una ciencia prolija e inclusiva. Esta concepcién de
la filosofia, se entroniza desde la antigliedad griega con la actividad inquisitiva de
personajes jonios y eleatas, cuyo interés cosmogdnico y el conato por explicar los
fenédmenos de la naturaleza, se vio reflejado en las variadas composiciones que realizaron

filésofos clasicos, tales como Platdn y su discipulo Aristételes.

Se asienta la filosofia como forma de pensamiento a lo largo y ancho de los territorios
del Mediterraneo, extendiéndose a lo largo de los siglos pero con la diferencia de que los
problemas varian conforme al contexto en el que surgen. Siendo asi, de relevancia para
los cuantiosos pensadores de la Grecia de antafio fueron las cuestiones sobre el origen y
generacién del universo, ulteriormente las cuestiones éticas, legales y de convivencia se
hicieron presentes con un matiz mas humano. Sucede a estos acontecimientos, la
inauguracion de nuevas escuelas que procedieron a las fundadas por Platén y Aristdteles,
bajo la consigna de renuncia a las reflexiones sistematicas y el ofrecimiento de reflexiones
morales como solucidn a los problemas vitales del ser humano. Esta vertiente se mantuvo

con la aparicién del medioevo, periodo en el que ademas se pensaron otros asuntos.

https://acervojournal.org/| | Page No: 96



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

Con la caida del Imperio Romano de Occidente, siendo ultimo soberano Rémulo
Augusto a mediados del siglo V, hasta el declive del Imperio Romano de Oriente por la
invasion de los Otomanos hacia el siglo XV, son los acontecimientos que marcaron el inicio
y desenlace de la época medieval. Los problemas fundamentales abordados para ese
entonces comprendieron la relacidn fides et ratio, las indagaciones acerca de la naturaleza
y existencia de Dios como objeto propio la teologia cristiana, ademas del estudio del
caracter universal de los conceptos tratado siglos antes del final de la era medieval. De los
mencionados problemas proporcionados por pensadores de la era medieval, personajes
insignes como Agustin de Hipona, Anselmo de Canterbury, Tomas de Aquino, entre otros,

se adentraron en los mismos orientandose por una busqueda de la verdad.

En lo que respecta a la persona de Augustinus Hipponensis, inicid y sistematizd los
planteamientos de la doctrina cristiana, por lo mismo catalogado de summum autoritas en
lo referente a cuestiones teolégicas. En efecto su interés por encontrar la verdad, le llevd
a inmiscuirse entre los maniqueos (Agustin, 1974, Liber lll, 6) y neoplaténicos (Agustin,
1974, Liber VII, 20-21), para finalmente involucrarse con el cristianismo tomando de aqui
por conviccidn de que la verdad y la sapiencia se encuentran en Dios. Mientras se hizo con
los maniqueos en cuyas doctrinas amparaban la malicia divina, por cuanto el creador de la
materia que procede de otra deidad es un ser malvado, advierte el hiponense su
decepcion de tal creencia (Agustin, 1974, Liber VII, 6,13). De hecho, para el historiador

irlandés Brown, sostener tal doctrina maniquea implicaria:

Una confianza constantemente erosionada por los mismos mitos de la misma
secta [respecto de los maniqueos], mitos que hacian parecer el bien totalmente
abandonado y desvalido ante la envestida violenta del mal: oprimido, violado,
confundido. Dios de una inocencia tan inmaculada como para estar privado

peligrosamente de su omnipotencia (1969, p. 64).

Luego concurriendo al pensamiento platdnico y a los planteamientos de la escuela
neoplatdnica, al menos por las interpretaciones realizadas en torno a las obras de Plotino

y su discipulo Porfirio (Agustin, 1974, Liber VII, 20-21), el hiponense tuvo un acercamiento

https://acervojournal.org/| | Page No: 97



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

al cristianismo. Tal aseveracién se justifica a partir del uso de categorias como eternidad,
informidad e inmutabilidad, siendo éstas atributos de las realidades causales de todo lo
existente segln Platdn, y el ente que funda cualquier otra existencia tal cual expresa en
Plotino. Cierto es que Augustinus Hipponensis no solo desde el dmbito teoldgico sino
también filoséfico, ha contribuido a la configuracion del pensamiento de occidente, por lo
cual su vasta produccién textual tiene por contenido diversas tematicas que tienen un

grado de importancia como en el caso del mal, la memoria y el tiempo.

Si bien la filosofia se caracteriza por su prolijidad e inclusién por el amplio bagaje
tematico que aborda, ademas que ésta intenta responder a las cuestiones que los seres
humanos desde la experiencia se realizan, no esta exenta del tratamiento de problemas
como los mencionados. En efecto las cuestiones sobre el mal, la memoria, el tiempo vy
muchas otras, recorren en repetidas ocasiones el amplio catdlogo de obras que tiene por
autor al filédsofo cristiano en mencién. Mas en el presente texto, se propone exponer
grosso modo algunos elementos conceptuales que permitan esclarecer las nociones del
hiponense Agustin respecto de los temas ya mencionados. Para tal fin, la composicion
Confessionibus en sus apartados VII, X y XI, precisan la nocién particular del pensador

hiponense relativa a cada una de las tematicas planteadas.

En lo concerniente al problema del mal como una de las materias de estudio de la
filosofia, ha sido considerado tradicionalmente como negacién del bien, siendo éste
ultimo el valor esencial otorgado a las acciones humanas en tanto inclinacion deseable por
todos. De hecho, las principales reflexiones acerca de la maldad tuvieron por nucleo una
vision indubitablemente teoldgica, propuesta esta que acoge el hiponense sentando los
principios de la célebre idea del mal como privacién del bien. Para ello el pensador
cristiano Agustin de Hipona, parte de la premisa pia Dios como absoluta bondad de la que
se sigue por oposicion la atribucién del mal a la divinidad (1974, Liber VI, 3,4). Si bien lo
divino es absuelto de malicia alguna, el origen del mal esta en la corrupcidon o pérdida de

la bondad que debe caracterizar a los seres humanos (Agustin, 1974, Liber VII, 12,18).

https://acervojournal.org/| | Page No: 98



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

Dado que el bien se presenta en la divinidad como actividad que caracteriza su
perfeccidn, ademas de su funcién como creador de todo lo existente, la malicia que se le
imputa no procede del mismo. Este es el caso de las corrientes gndsticas que aducen la
posibilidad de que Dios padezca el mal (Agustin, 1974, Liber VII, 3,5), creencia a la que el
filésofo cristiano hizo frente. Ahora si el mal no es mds que carencia del bien lo cual
implica que “todas las cosas que se corrompen son privadas de algun bien — omnia quee
corrumpuntur, privantur bono” (1974, Liber VII, 12, 18), entonces el mal como realidad
dependiente es un elemento accidental que afecta a las creaturas. Por lo tanto la
corrupcién o dafio como propiedades del mal, es un defecto contra natura imbricado en

las operaciones de los hombres, no obstante maldad se dice también de lo padecido.

Dicho de otro modo, pese a que todas las creaturas son de hechura divina y por lo
mismo participan de la bondad de su creador, éstas no estan exentas de abatirse en la
corrupcién. En efecto el fildsofo hiponense respecto a la vileza que somete a los seres
creados, clarifica en consecuencia la condicién finita y la debilidad existencial de los

"

mismos por desemejantes a Dios: “[...] no son porque no son lo que eres tu, y sélo es
verdaderamente lo que aparece inmutable — [...] non esse autem quoniam it quod es non
sum. Id enim vere est quod incommutabiliter manet” (1974, Liber VII, 11, 17). De esta
manera, todo lo credo en cuanto procede de Dios es bueno, pero por tratarse de creacién
resulta finita y mutable dispensada de absoluta perfeccion lo cual explica la presencia de

la maldad. De lo dicho hasta ahora, el pensador espafiol Dal Maschio sostiene que:

El mal no constituye una sustancia, una realidad positiva, sino que es
simplemente privacién de la misma forma que la oscuridad no es un algo
existente, sino tan solo el resultado del debilitamiento de la luz. En
consecuencia, el mal no es imputable a ningun principio, maligno ni tato
menos el creador: es tan solo la inevitable pérdida de perfeccidn, el resultado

imperfecto de la accién de un principio perfecto. (2015, p. 58).

En la misma linea de indagacién, el mal no solamente se entiende desde el aspecto

moral, es decir como resultado de la perversidn en las operaciones de los hombres, sino

https://acervojournal.org/| | Page No: 99



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

que también acoge por definicién el acaecimiento de dolores padecidos en tanto suceso
fisico. Presuntamente los males estan integrados en el conjunto césmico en estado de
armonia, mas ésta éptica ha sido sustentada por el filésofo hiponense como consecuencia
de una contra voluntatem hominis expresa en los siguientes términos: “lo que hacia
contra voluntad, era mds padecer que obrar y juzgaba que ello no era culpa sino pena -
quod autem invitus facerem, pate me potius quam facere videbam, et id non culpam sed
poenam” (1974, Liber VII, 3, 5). Dicho asi, el mal padecido como efecto fisico no es

responsabilidad de los seres imperfectos, sino que se trata de algo connatural.

Contrario al caso mencionado es el malus moralis, pues éste depende de la voluntad
humana siendo que la corrupcidn de los seres naturales se le imputa a los mismos. Dicha
voluntad estd ajustada al deseo de satisfacer ciertas necesidades, pero el mal que deviene
en las acciones son secuela del inapropiado uso de la libertad: “el libre albedrio de la
voluntad es la causa del mal que hacemos [...] y asi cuando queria o no una cosa alli estaba
la causa del pecado — liberum voluntatis arbitrium causam esse [...] cum aliquid vellem aut
nolem ibi esse causam peccati” (1974, Liber VII, 3, 5). En esencia tanto el mal como el
sufrimiento tienen por comun denominador el ser producto de una accién deficiente de
las criaturas, en el primer caso dicha accion deficiente se manifiesta en la responsabilidad

del ser humano y en el segundo caso en tanto condicion de su ser creatura.

Posteriormente el fildsofo hiponense plantea la cuestiéon de la memoria, un elemento
evidentemente constitutivo de la existencia humana que a la par del problema del mal se
hacen temas de importancia en el pensamiento agustiniano. Se entiende memoria grosso
modo como “dénde estan los tesoros de innumerables imagenes de toda clase de cosas
acarreadas por los sentidos — ubi sunt thesauri innumerabilium imaginum de cuiuscemodi
rebus sensis invectarum” (1974, Liber X, 8, 12) en otras palabras la retencion vy
conservacion de imagenes por parte del alma, de lo que proporcionan los sentidos
somaticos. Desde esta nocidén, es claro entonces que el alma tiene la capacidad de
conservar en si misma las improntas que dejan las experiencias vividas, ademas que estas

perviven pues es corolario de la actividad del recuerdo.

https://acervojournal.org/| | Page No: 100



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

Si bien por el recuerdo como facultad de la memoria, perfila ser el registro por una
parte de las sensaciones y por otra de los pensamientos que proceden de los estimulos
sensoriales, cierto es que al ser humano le es connatural el hecho de percibir. De hecho,
cada percepcidn se arraiga en el intelecto por la captacion de cuantiosas impresiones, no
obstante algunas otras impresiones se extinguen por el olvido que ejerce su funcién en la
mente. Se habla de una experiencia del olvido, cuando el ser humano en su capacidad
reflexiva reconoce la ausencia de ideas, impresiones o imagenes, pero tal evocacion tiene
la cualidad de hacerse manifiesta. Esto es lo que el santo de Hipona al referirse al oblivio
como privatio memoriae (1974, Liber X, 16, 24), advierte del sujeto en cuanto es capaz de

percibir aquello que aunque no estd, ha marcado empiricamente su existir.

En efecto, mas alld de esa sensacion de vacio concerniente a las ideas e impresiones
que yacen en la mente, el ser humano en su intento por toparse con una representaciéon
guerida, comprende que tal se encuentra en algun lugar de la memoria. Asi pues queda en
evidencia la presencia en el alma de aquella idea o impresién que se estima perdida: “no
se puede decir que nos olvidamos totalmente, puesto que nos acordamos de al menos
habernos olvidado [...] — neque enim omni modo adhuc obliti sumus, quod vel oblitos nos
esse meminimus [...]” (Agustin, 1974, Liber X, 19, 28). En todo caso el ser humano tiene la
facultad de entender e intuir cuanta idea ha olvidado, y pese a éste olvido la mente tiene
el dominio de conservar impresiones que dimanan de los sentidos, como también de

aquellas que no estan presentes pero que dejaron huella en la mente.

Hasta aqui la funcién del olvido y del recuerdo, siendo éstos componentes de la
memoria en primer grado. Ahora se descubre la memoria de las ciencias, es decir, los
conocimientos de las artes liberales caracterizados por el filésofo de Hipona como innatos,
ocultos y dispersos en la mente (1974, Liber X, 10, 17). Se sigue de esto que ademas de los
conceptos matematicos y los sentimientos que como ingredientes del pensamiento estdn
alojados en la memoria (Agustin, 1974, Liber X, 12, 19; 14, 21), todos los conocimientos de
las artes liberales también residen alli. De hecho las liberalium artium son destacadas en

sumo grado como contrarias a las imagenes, en tanto estas segundas son producto de los

https://acervojournal.org/| | Page No: 101



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

sentidos y aquellas primeras “no son imdgenes, sino las cosas en si mismas — nec eorum

imagines, sed res ipsas gero” (Agustin, 1974, Liber X, 9, 16).

En continuidad con el argumento del en si mismo de las artes liberales, para el santo
de Hipona aprehender tales ciencias implica reunir con el pensamiento las ideas dispersas
en la memoria. Ya se indicaba que las liberalium artium, se encuentran disgregadas en la
mente, pero dicha disgregacién comporta el elemento base para el conocimiento y la
aprehensién de ideas por cuanto conocer implica encontrar y disponer de las mismas en la
memoria (Agustin, 1974, Liber X, 11, 18). Desde esta perspectiva la asociacién de ideas
multiples es referida a la actividad del pensamiento, por cuanto la cogitatio no es mas que
vincular distintas impresiones que alberga la memoria. No obstante, el propdsito de ésta
disertacion es la introduccién en la intimidad del alma para buscar respuesta a la cuestion

del origen y conocimiento de la idea de Dios (Agustin, 1974, Liber X, 1, 1).

Para efectos de interpretacion, la exploracién del nivel mas elevado de la memoria en
dénde se presupone el asentamiento de la idea de Dios, es en Augustinus Hipponensis |a
forma de escapar a una representacién o imagen de lo divino. En lo que concierne a las
representaciones o imagenes, no conducen al conocimiento de la divinidad en tanto que
es imposible reducir lo espiritual a materialidad, y por lo mismo toda imagen se debe a la
percepcion sensorial. En esencia, las imagenes que son producto de lo observado en los
objetos y cuya caracteristica esencial es su mutabilidad, resulta reticente al propdsito
agustiniano de la busqueda de Dios. Asi pues, considerar los sentidos como fundamento
de la verdad, en nada favorece a alcanzar una idea puramente inteligible de Dios (Agustin,

1974, Liber X, 7, 11). Concerniente a lo dicho, el fildsofo francés Gilson sostiene que:

Conocer es aprehender por el pensamiento un objeto que no cambia, y cuya
misma estabilidad permite retenerlo bajo la mirada del espiritu. De hecho, el
alma encuentra en si misma conocimientos que versan sobre objetos de este
tipo. Asi ocurre siempre que aprehendemos una verdad. Porque una verdad es
algo completamente distinto de la constatacién empirica de un hecho [...] Por

tanto en el hombre hay algo que lo trasciende. Puesto que ello es la verdad,

https://acervojournal.org/| | Page No: 102



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

ese algo es una realidad puramente inteligible, necesaria, inmutable y eterna.

Precisamente lo que llamamos Dios (1965, pp. 121-122).

A grandes rasgos el itinerario de transitar por distintas facultades del alma, el sujeto
se muestra como en capacidad de ir mds alld de lo netamente sensible pasando incluso
por el recuerdo de los saberes tedricos y practicos, hasta instalarse en la memoria de si
mismo. De esto se sigue que el conocimiento encuentra su mas alta expresion en el
recuerdo, un contexto genuinamente platénico que considera el saber de las ciencias
como un quehacer interno de los individuos pero acaecido en el ambito de la memoria. En
este mismo espacio, el hombre es competente para buscarse a si mismo y solo en ello
encuentra la presencia de Dios. Por esta razoén ir de lo mds sensible y corpéreo al nucleo
de lo espiritual, perfila ser un proceso de trascendencia que ostenta la busqueda de lo

divino, siendo Dios lo superior, la verdad misma, lo mas inteligible e intimo.

Finalmente en lo referente a la tematica de la naturaleza del tiempo, Augustinus
Hipponensis en su obra Confessionibus alude en éste concepto una gran dificultad para
definirlo por cuanto deja expreso que “si nadie me lo pregunta, lo sé; pero si trato de
explicarlo a quien me lo pregunta, no lo sé - si nemo ex me queerat, scio; si quaerenti
explicare velim, nescio” (1974, Liber XI, 14, 17). Complemento a ésta definicién, es de
advertir que por sentido comun el tiempo se divide en tres periodos, a saber pasado,
presente y futuro, siendo para el fildsofo hiponense pretérito y futuro lapsos inexistentes
en la realidad de las cosas en tanto que “[...] écdmo pueden ser, si el pretérito yano es ély
el futuro todavia no es? — [...] quomodo sunt, quando et preeteritum iam non est et

futurum nondum est?” (1974, Liber Xl, 14, 17).

Dada la inexistencia del pasado y futuro, sabiendo de antemano que no existe lo que
ya no es - pasado — ni tampoco lo que aun no es — futuro — principio elemental de la
significacién del tiempo es el modo presente. De hecho para el santo de Hipona, el
presente es el Unico tiempo que existe, sin embargo lo pasado y lo porvenir concurren en
el pensamiento (1974, Liber XI, 17, 22). De esto se deduce una claridad para el pensador

cristiano en mencién, y es que de no existir pasado y futuro no seria posible el saber

https://acervojournal.org/| | Page No: 103



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

historico ni la profecia respectivamente (1974, Liber Xl, 18, 23-24). Con esto se relativiza la
asercioén de la inexistencia del pasado y futuro, desde una éptica en la que dichos modos
de tiempo son pensados debe asentirseles alglin tipo de realidad para salvaguardar los

fendmenos que se recuerdan del pasado y se prevén del futuro.

Puesto que lo futuro y lo pretérito participan de algin modo en la realidad, tal
realidad se las da el presente en tanto éste goza de existencia permanente. De esta
manera para Augustinus Hipponensis, la division de los tiempos consiste en afirmar “[...] el
presente de las cosas pasadas, el presente de las cosas presentes, el presente de las cosas
futuras — [...] preesens de preeteritis, praesens de praesentibus, preesens de futuris” (1974,
Liber XI, 20, 26). Ahora bien, en lo que concierne a la prediccién de sucesos futuros, estan
referidos a los acontecimientos presentes que posibilitan intuir consecuencias: “cuando se
dicen que se van las cosas futuras, no se ven estas mismas, sino a lo mds sus causas y
signos que existen ya — cum ergo videri dicuntur futura, non ipsa, sed eorum causa vel

signa quee iam sunt” (Agustin, 1974, Liber XI, 18, 24).

En cuanto al pasado, la narracion de hechos acaecidos son extraccién de los
recuerdos que hay en la memoria: “cuando se refieren a las cosas pasadas, lo que se
extrae de la memoria son las palabras engendradas por imdgenes — quamquam praeterita
cum vera narrantur, ex memoria proferuntur sed verba concepta ex imaginibus earum”
(Agustin, 1974, Liber XI, 18, 23). Por otra parte, se destaca el tiempo como medida del
movimiento de los objetos sensibles bajo el rechazo de la premisa movimiento es tiempo
(Agustin, 1974, Liber Xl, 23, 29). Para ilustrar el santo de Hipona arguye que “ningun
cuerpo se mueve fuera del tiempo. Pero no es que el movimiento del cuerpo sea el
tiempo [..] porque cuando un cuerpo se mueve mido con el tiempo la duracidon del

movimiento [...]” (1974, Liber XI, 24, 31). Ante esta eventualidad, Reinares ejemplifica:

Si se consiguiera medir el tiempo, se desvelaria un poco el secreto de su
naturaleza. Podria echarse mano del movimiento mdas o menos regular de los
astros, del sol o de la luna. Pero resulta que tal medida no es valida, pues

aungue dichos movimientos se aceleraran o retrasaran, la conciencia se daria

https://acervojournal.org/| | Page No: 104



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

cuenta de esas aceleraciones o retrasos, lo cual demuestra que le tiempo ni se
mide ni se puede medir. Independientemente del movimiento, la conciencia
percibe con claridad algo absoluto que es el tiempo. Mas bien se mide el

movimiento con el tiempo (2004, p. 313-314).

Asimismo para la medicién de los tiempos - destacar su prolongacidn o brevedad - es
claro para el filésofo hiponense que este no puede darse en ninguno de los modos
pasado, presente o futuro en tanto que “no mido el futuro que todavia no existe, ni el
presente porque no tiene extensidn alguna, ni pasado pues ya no existe” (1974, Liber XI,
26, 33). Por lo tanto, solo queda que dicha medicion se de en el alma por distension, es
decir, de las cosas que pasan es posible hacer proyeccién hacia el pasado, considerar los
hechos presentes y al esperar lo porvenir uniendo asi los tres modos (1974, Liber XI, 28,
37-38). De esta manera el alma posee la facultad de retener el pasado, atender al
presente e imaginar el futuro, facultades estas que para el ya citado pensador no son mas

que expresién de “memoria, atencion y expectacion” (1974, Liber Xl, 28,37).

A partir de las mencionadas facultades del alma, la medicién de los tiempos es
factible por cuanto se dice que “un futuro largo es una larga espera de futuro, y un pasado
largo es una larga memoria de pasado — sed longum futurum longa exspectatio futuri est,
sed longum preeteritum longa memoria praeteriti est” (Agustin, 1974, Liber XI, 28, 37). Se
sigue de la tematica naturaleza y medicién del tiempo, la relacién de éste ultimo con la
divinidad siendo el tiempo producido desde la creacién: “porque ti habia hecho el tiempo
mismo, mas si antes del cielo y la tierra no existia ningun tiempo [...] realmente no habia
tiempo donde no habia entonces” (Agustin, 1974, Liber XI, 13, 15). De esta manera, se
plantea que el mundo no es eterno sino que tiene comienzo en el tiempo, y en el mismo

sentido ninguna criatura es coeterna con lo divino (Agustin, 1974, Liber X, 30, 40).

En conclusion, el analisis de las temas del mal, memoria y tiempo en la persona del
hiponense Agustin, dejan entrever un interés por la busqueda de lo divino. Si bien existid
una inicial enemistad con la filosofia exhibida por algunos apologistas cristianos, sus

sucesores haran de ésta un instrumento para impugnar no solo a otras denominaciones

https://acervojournal.org/| | Page No: 105



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

religiosas o sistemas de pensamiento, sino también para comprender los dogmas de la fe
cristiana. De ahi que la asociacién filosofia y religion — comprendida desde Augustinus
Hipponensis como relacidon razén y fe - situd los cimientos de la filosofia medieval en el
que la comprension e interpretacion del mundo, como la del ser humano y su relacién con
la sociedad, quedd subordinada a la reflexion sobre Dios. Asi pues, la fe suministra las

creencias y la razén ofrece un nuevo modo de interpretarlas.

En el caso del filésofo hiponense Agustin, el catdlogo de obras que se conservan de él
supone una sintesis entre cristianismo y filosofia especificamente entre doctrina cristiana
y platonismo. Ya entre sus obras como la composicion Confessionibus en la que el santo
expone su trayectoria espiritual, hace notable en sus ultimos libros ciertos discursos
filoséficos. Particularmente la predileccién por lo divino que se hace patente en la obra ya
citada, parte de la premisa de que el conocimiento de Dios es saber de la verdad, mas los
problemas como el del mal, el tiempo y la memoria, entronizan en descripciones acerca
de la esencia divina. De ello se deduce que lo divino como suma bondad, carece de
maldad; luego el tiempo en cuanto caracterizado por el movimiento en los entes, en Dios
no se da por ser eterno; finalmente es en lo mas intimo del hombre — en su conciencia —

donde ésta presente Dios, donde se halla la idea de Dios.

https://acervojournal.org/| | Page No: 106



Acervo] | ISSN: 2237 - 8723 Vol 06, Issue 02] | 2024

LISTA DE REFERENCIAS

Alesanco Reinares, T. (2004). Filosofia de San Agustin. Sintesis de su Pensamiento. Madrid:

Editorial Augustinus.

Brown, P. (1969). Biografia de Agustin de Hipona. Traduccion de Santiago Tovar y Maria

Rosa Tovar. Madrid: Selecta de Revista de Occidente.

Dal Maschio, E. (2015). San Agustin. El Doctor de la Gracia contra el Mal. Madrid:

Editorial Beliscafo S.L.

Gilson, E. (1965). La Filosofia en la Edad Media. Desde los Origenes Patristicos hasta el Fin
del Siglo XIV. (2 ed.). Madrid: Editorial Gredos S.A.

Oroz Reta, J., Galindo Rodrigo, J. et al. (1998). El Pensamiento de San Agustin para el

Hombre de Hoy. La Filosofia Agustiniana I. Valencia: EDICEP.

San Agustin. (1974). Las Confesiones. Texto Bilingiie por Angel Custodio Vega. (7 ed.).

Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

https://acervojournal.org/| | Page No: 107



