
 

APROXIMACIÓN A LA NOCIÓN DEL MAL, LA MEMORIA Y EL TIEMPO EN LA 

OBRA CONFESSIONIBUS DE AGUSTÍN DE HIPONA 

José Antonio Orozco 

Departamento de Filosofía, Universidad de Barcelona, España 

Especialista en pensamiento político moderno y filosofía moral 

En la búsqueda de respuestas a los múltiples interrogantes que los seres humanos se 

realizan, la filosofía aparece como instrumento de reflexión encauzada por el ejercicio de 

la racionalidad. De esta manera, distanciándose de las explicaciones netamente míticas, 

esotéricas o espirituales, el intento por esclarecer deductiva e inductivamente los diversos 

problemas de la existencia humana, a saber preocupaciones gnoseológicas, estéticas, 

morales, lingüísticas, etc., hacen de ésta una ciencia prolija e inclusiva. Ésta concepción de 

la filosofía, se entroniza desde la antigüedad griega con la actividad inquisitiva de 

personajes jonios y eleatas, cuyo interés cosmogónico y el conato por explicar los 

fenómenos de la naturaleza, se vio reflejado en las variadas composiciones que realizaron 

filósofos clásicos, tales como Platón y su discípulo Aristóteles.  

Se asienta la filosofía como forma de pensamiento a lo largo y ancho de los territorios 

del Mediterráneo, extendiéndose a lo largo de los siglos pero con la diferencia de que los 

problemas varían conforme al contexto en el que surgen. Siendo así, de relevancia para 

los cuantiosos pensadores de la Grecia de antaño fueron las cuestiones sobre el origen y 

generación del universo, ulteriormente las cuestiones éticas, legales y de convivencia se 

hicieron presentes con un matiz más humano. Sucede a estos acontecimientos, la 

inauguración de nuevas escuelas que procedieron a las fundadas por Platón y Aristóteles, 

bajo la consigna de renuncia a las reflexiones sistemáticas y el ofrecimiento de reflexiones 

morales como solución a los problemas vitales del ser humano. Ésta vertiente se mantuvo 

con la aparición del medioevo, periodo en el que además se pensaron otros asuntos.    

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 96



Con la caída del Imperio Romano de Occidente, siendo último soberano Rómulo 

Augusto a mediados del siglo V, hasta el declive del Imperio Romano de Oriente por la 

invasión de los Otomanos hacia el siglo XV, son los acontecimientos que marcaron el inicio 

y desenlace de la época medieval. Los problemas fundamentales abordados para ese 

entonces comprendieron la relación fides et ratio, las indagaciones acerca de la naturaleza 

y existencia de Dios como objeto propio la teología cristiana, además del estudio del 

carácter universal de los conceptos tratado siglos antes del final de la era medieval. De los 

mencionados problemas proporcionados por pensadores de la era medieval,  personajes 

insignes como Agustín de Hipona, Anselmo de Canterbury, Tomás de Aquino, entre otros, 

se adentraron en los mismos orientándose por una búsqueda de la verdad.  

En lo que respecta a la persona de Augustinus Hipponensis, inició y sistematizó los 

planteamientos de la doctrina cristiana, por lo mismo catalogado de summum autoritas en 

lo referente a cuestiones teológicas. En efecto su interés por encontrar la verdad, le llevó 

a inmiscuirse entre los maniqueos (Agustín, 1974, Liber III, 6) y neoplatónicos (Agustín, 

1974, Liber VII, 20-21), para finalmente involucrarse con el cristianismo tomando de aquí 

por convicción de que la verdad y la sapiencia se encuentran en Dios. Mientras se hizo con 

los maniqueos en cuyas doctrinas amparaban la malicia divina, por cuanto el creador de la 

materia que procede de otra deidad es un ser malvado, advierte el hiponense su 

decepción de tal creencia (Agustín, 1974, Liber VII, 6,13). De hecho, para el historiador 

irlandés Brown, sostener tal doctrina maniquea implicaría: 

Una confianza constantemente erosionada por los mismos mitos de la misma 

secta [respecto de los maniqueos], mitos que hacían parecer el bien totalmente 

abandonado y desvalido ante la envestida violenta del mal: oprimido, violado, 

confundido. Dios de una inocencia tan inmaculada como para estar privado 

peligrosamente de su omnipotencia (1969, p. 64). 

Luego concurriendo al pensamiento platónico y a los planteamientos de la escuela 

neoplatónica, al menos por las interpretaciones realizadas en torno a las obras de Plotino 

y su discípulo Porfirio (Agustín, 1974, Liber VII, 20-21), el hiponense tuvo un acercamiento 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 97



al cristianismo. Tal aseveración se justifica a partir del uso de categorías como eternidad, 

informidad e inmutabilidad, siendo éstas atributos de las realidades causales de todo lo 

existente según Platón, y el ente que funda cualquier otra existencia tal cual expresa en 

Plotino. Cierto es que Augustinus Hipponensis no solo desde el ámbito teológico sino 

también filosófico, ha contribuido a la configuración del pensamiento de occidente, por lo 

cual su vasta producción textual tiene por contenido diversas temáticas que tienen un 

grado de importancia como en el caso del mal, la memoria y el tiempo. 

Si bien la filosofía se caracteriza por su prolijidad e inclusión por el amplio bagaje 

temático que aborda, además que ésta intenta responder a las cuestiones que los seres 

humanos desde la experiencia se realizan, no está exenta del tratamiento de problemas 

como los mencionados. En efecto las cuestiones sobre el mal, la memoria, el tiempo y 

muchas otras, recorren en repetidas ocasiones el amplio catálogo de obras que tiene por 

autor al filósofo cristiano en mención. Más en el presente texto, se propone exponer 

grosso modo algunos elementos conceptuales que permitan esclarecer las nociones del 

hiponense Agustín respecto de los temas ya mencionados. Para tal fin, la composición 

Confessionibus en sus apartados VII, X y XI, precisan la noción particular del pensador 

hiponense relativa a cada una de las temáticas planteadas.   

En lo concerniente al problema del mal como una de las materias de estudio de la 

filosofía, ha sido considerado tradicionalmente como negación del bien, siendo éste 

último el valor esencial otorgado a las acciones humanas en tanto inclinación deseable por 

todos. De hecho, las principales reflexiones acerca de la maldad tuvieron por núcleo una 

visión indubitablemente teológica, propuesta esta que acoge el hiponense sentando los 

principios de la célebre idea del mal como privación del bien. Para ello el pensador 

cristiano Agustín de Hipona, parte de la premisa pía Dios como absoluta bondad de la que 

se sigue por oposición la atribución del mal a la divinidad (1974, Liber VII, 3,4). Si bien lo 

divino es absuelto de malicia alguna, el origen del mal está en la corrupción o pérdida de 

la bondad que debe caracterizar a los seres humanos (Agustín, 1974, Liber VII, 12,18).  

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 98



Dado que el bien se presenta en la divinidad como actividad que caracteriza su 

perfección, además de su función como creador de todo lo existente, la malicia que se le 

imputa no procede del mismo. Éste es el caso de las corrientes gnósticas que aducen la 

posibilidad de que Dios padezca el mal (Agustín, 1974, Liber VII, 3,5), creencia a la que el 

filósofo cristiano hizo frente. Ahora si el mal no es más que carencia del bien lo cual 

implica que “todas las cosas que se corrompen son privadas de algún bien – omnia quæ 

corrumpuntur, privantur bono” (1974, Liber VII, 12, 18), entonces el mal como realidad 

dependiente es un elemento accidental que afecta a las creaturas. Por lo tanto la 

corrupción o daño como propiedades del mal, es un defecto contra natura imbricado en 

las operaciones de los hombres, no obstante maldad se dice también de lo padecido.  

Dicho de otro modo, pese a que todas las creaturas son de hechura divina y por lo 

mismo participan de la bondad de su creador, éstas no están exentas de abatirse en la 

corrupción. En efecto el filósofo hiponense respecto a la vileza que somete a los seres 

creados, clarifica en consecuencia la condición finita y la debilidad existencial de los 

mismos por desemejantes a Dios: “[…] no son porque no son lo que eres tú, y sólo es 

verdaderamente lo que aparece inmutable – […] non esse autem quoniam it quod es non 

sum. Id enim vere est quod incommutabiliter manet” (1974, Liber VII, 11, 17). De esta 

manera, todo lo credo en cuanto procede de Dios es bueno, pero por tratarse de creación 

resulta finita y mutable dispensada de absoluta perfección lo cual explica la presencia de 

la maldad. De lo dicho hasta ahora, el pensador español Dal Maschio sostiene que: 

El mal no constituye una sustancia, una realidad positiva, sino que es 

simplemente privación de la misma forma que la oscuridad no es un algo 

existente, sino tan solo el resultado del debilitamiento de la luz. En 

consecuencia, el mal no es imputable a ningún principio, maligno ni tato 

menos el creador: es tan solo la inevitable pérdida de perfección, el resultado 

imperfecto de la acción de un principio perfecto. (2015, p. 58).   

En la misma línea de indagación, el mal no solamente se entiende desde el aspecto 

moral, es decir como resultado de la perversión en las operaciones de los hombres, sino 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 99



que también acoge por definición el acaecimiento de dolores padecidos en tanto suceso 

físico. Presuntamente los males están integrados en el conjunto cósmico en estado de 

armonía, más ésta óptica ha sido sustentada por el filósofo hiponense como consecuencia 

de una contra voluntatem hominis expresa en los siguientes términos: “lo que hacía 

contra voluntad, era más padecer que obrar y juzgaba que ello no era culpa sino pena - 

quod autem invitus facerem, pate me potius quam facere videbam, et id non culpam sed 

poenam” (1974, Liber VII, 3, 5). Dicho así, el mal padecido como efecto físico no es 

responsabilidad de los seres imperfectos, sino que se trata de algo connatural.       

Contrario al caso mencionado es el malus moralis, pues éste depende de la voluntad 

humana siendo que la corrupción de los seres naturales se le imputa a los mismos. Dicha 

voluntad está ajustada al deseo de satisfacer ciertas necesidades, pero el mal que deviene 

en las acciones son secuela del inapropiado uso de la libertad: “el libre albedrío de la 

voluntad es la causa del mal que hacemos […] y así cuando quería o no una cosa allí estaba 

la causa del pecado – liberum voluntatis arbitrium causam esse […] cum aliquid vellem aut 

nolem ibi esse causam peccati” (1974, Liber VII, 3, 5). En esencia tanto el mal como el 

sufrimiento tienen por común denominador el ser producto de una acción deficiente de 

las criaturas, en el primer caso dicha acción deficiente se manifiesta en la responsabilidad 

del ser humano y en el segundo caso en tanto condición de su ser creatura.        

Posteriormente el filósofo hiponense plantea la cuestión de la memoria, un elemento 

evidentemente constitutivo de la existencia humana que a la par del problema del mal se 

hacen temas de importancia en el pensamiento agustiniano. Se entiende memoria grosso 

modo como “dónde están los tesoros de innumerables imágenes de toda clase de cosas 

acarreadas por los sentidos – ubi sunt thesauri innumerabilium imaginum de cuiuscemodi 

rebus sensis invectarum” (1974, Liber X, 8, 12) en otras palabras la retención y 

conservación de imágenes por parte del alma, de lo que proporcionan los sentidos 

somáticos. Desde esta noción, es claro entonces que el alma tiene la capacidad de 

conservar en si misma las improntas que dejan las experiencias vividas, además que estas 

perviven pues es corolario de la actividad del recuerdo.  

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 100



Si bien por el recuerdo como facultad de la memoria, perfila ser el registro por una 

parte de las sensaciones y por otra de los pensamientos que proceden de los estímulos 

sensoriales, cierto es que al ser humano le es connatural el hecho de percibir. De hecho, 

cada percepción se arraiga en el intelecto por la captación de cuantiosas impresiones, no 

obstante algunas otras impresiones se extinguen por el olvido que ejerce su función en la 

mente. Se habla de una experiencia del olvido, cuando el ser humano en su capacidad 

reflexiva reconoce la ausencia de ideas, impresiones o imágenes, pero tal evocación tiene 

la cualidad de hacerse manifiesta. Esto es lo que el santo de Hipona al referirse al oblivio 

como privatio memoriæ (1974, Liber X, 16, 24), advierte del sujeto en cuanto es capaz de 

percibir aquello que aunque no está, ha marcado empíricamente su existir.  

En efecto, más allá de esa sensación de vacío concerniente a las ideas e impresiones 

que yacen en la mente, el ser humano en su intento por toparse con una representación 

querida, comprende que tal se encuentra en algún lugar de la memoria. Así pues queda en 

evidencia la presencia en el alma de aquella idea o impresión que se estima perdida: “no 

se puede decir que nos olvidamos totalmente, puesto que nos acordamos de al menos 

habernos olvidado […] – neque enim omni modo adhuc obliti sumus, quod vel oblitos nos 

esse meminimus […]” (Agustín, 1974, Liber X, 19, 28).  En todo caso el ser humano tiene la 

facultad de entender e intuir cuanta idea ha olvidado, y pese a éste olvido la mente tiene 

el dominio de conservar impresiones que dimanan de los sentidos, como también de 

aquellas que no están presentes pero que dejaron huella en la mente.  

Hasta aquí la función del olvido y del recuerdo, siendo éstos componentes de la 

memoria en primer grado. Ahora se descubre la memoria de las ciencias, es decir, los 

conocimientos de las artes liberales caracterizados por el filósofo de Hipona como innatos, 

ocultos y dispersos en la mente (1974, Liber X, 10, 17). Se sigue de esto que además de los 

conceptos matemáticos y los sentimientos que como ingredientes del pensamiento están 

alojados en la memoria (Agustín, 1974, Liber X, 12, 19; 14, 21), todos los conocimientos de 

las artes liberales también residen allí. De hecho las liberalium artium son destacadas en 

sumo grado como contrarias a las imágenes, en tanto estas segundas son producto de los 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 101



sentidos y aquellas primeras “no son imágenes, sino las cosas en sí mismas – nec eorum 

imagines, sed res ipsas gero” (Agustín, 1974, Liber X, 9, 16).  

En continuidad con el argumento del en sí mismo de las artes liberales, para el santo 

de Hipona aprehender tales ciencias implica reunir con el pensamiento las ideas dispersas 

en la memoria. Ya se indicaba que las liberalium artium, se encuentran disgregadas en la 

mente, pero dicha disgregación comporta el elemento base para el conocimiento y la  

aprehensión de ideas por cuánto conocer implica encontrar y disponer de las mismas en la 

memoria (Agustín, 1974, Liber X, 11, 18). Desde esta perspectiva la asociación de ideas 

múltiples es referida a la actividad del pensamiento, por cuanto la cogitatio no es más que 

vincular distintas impresiones que alberga la memoria. No obstante, el propósito de ésta 

disertación es la introducción en la intimidad del alma para buscar respuesta a la cuestión 

del origen y conocimiento de la idea de Dios (Agustín, 1974, Liber X, 1, 1).  

Para efectos de interpretación, la exploración del nivel más elevado de la memoria en 

dónde se presupone el asentamiento de la idea de Dios, es en Augustinus Hipponensis la 

forma de  escapar a una representación o imagen de lo divino. En lo que concierne a las 

representaciones o imágenes, no conducen al conocimiento de la divinidad en tanto que 

es imposible reducir lo espiritual a materialidad, y por lo mismo toda imagen se debe a la 

percepción sensorial. En esencia, las imágenes que son producto de lo observado en los 

objetos y cuya característica esencial es su mutabilidad, resulta reticente al propósito 

agustiniano de la búsqueda de Dios. Así pues, considerar los sentidos como fundamento 

de la verdad, en nada favorece a alcanzar una idea puramente inteligible de Dios (Agustín, 

1974, Liber X, 7, 11). Concerniente a lo dicho, el filósofo francés Gilson sostiene que: 

Conocer es aprehender por el pensamiento un objeto que no cambia, y cuya 

misma estabilidad permite retenerlo bajo la mirada del espíritu. De hecho, el 

alma encuentra en sí misma conocimientos que versan sobre objetos de este 

tipo. Así ocurre siempre que aprehendemos una verdad. Porque una verdad es 

algo completamente distinto de la constatación empírica de un hecho […] Por 

tanto en el hombre hay algo que lo trasciende. Puesto que ello es la verdad, 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 102



ese algo es una realidad puramente inteligible, necesaria, inmutable y eterna. 

Precisamente lo que llamamos Dios  (1965, pp. 121-122). 

A grandes rasgos el itinerario de transitar por distintas facultades del alma, el sujeto 

se muestra como en capacidad de ir más allá de lo netamente sensible pasando incluso 

por el recuerdo de los saberes teóricos y prácticos, hasta instalarse en la memoria de sí 

mismo. De esto se sigue que el conocimiento encuentra su más alta expresión en el 

recuerdo, un contexto genuinamente platónico que considera el saber de las ciencias 

como un quehacer interno de los individuos pero acaecido en el ámbito de la memoria. En 

este mismo espacio, el hombre es competente para buscarse a sí mismo y solo en ello 

encuentra la presencia de Dios. Por esta razón ir de lo más sensible y corpóreo al núcleo 

de lo espiritual, perfila ser un proceso de trascendencia que ostenta la búsqueda de lo 

divino, siendo Dios lo superior, la verdad misma, lo más inteligible e íntimo.     

Finalmente en lo referente a la temática de la naturaleza del tiempo, Augustinus 

Hipponensis en su obra Confessionibus alude en éste concepto una gran dificultad para 

definirlo por cuanto deja expreso que “si nadie me lo pregunta, lo sé; pero si trato de 

explicarlo a quien me lo pregunta, no lo sé - si nemo ex me quærat, scio; si quærenti 

explicare velim, nescio” (1974, Liber XI, 14, 17). Complemento a ésta definición, es de 

advertir que por sentido común el tiempo se divide en tres periodos, a saber pasado, 

presente y futuro, siendo para el filósofo hiponense pretérito y futuro lapsos inexistentes 

en la realidad de las cosas en tanto que “[…] ¿cómo pueden ser, si el pretérito ya no es él y 

el futuro todavía no es? – […] quomodo sunt, quando et præteritum iam non est et 

futurum nondum est?” (1974, Liber XI, 14, 17).  

Dada la inexistencia del pasado y futuro, sabiendo de antemano que no existe lo que 

ya no es - pasado – ni tampoco lo que aún no es – futuro – principio elemental de la 

significación del tiempo es el modo presente. De hecho para el santo de Hipona, el 

presente es el único tiempo que existe, sin embargo lo pasado y lo porvenir concurren en 

el pensamiento (1974, Liber XI, 17, 22). De esto se deduce una claridad para el pensador 

cristiano en mención, y es que de no existir pasado y futuro no sería posible el saber 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 103



histórico ni la profecía respectivamente (1974, Liber XI, 18, 23-24). Con esto se relativiza la 

aserción de la inexistencia del pasado y futuro, desde una óptica en la que dichos modos 

de tiempo son pensados debe asentírseles algún tipo de realidad para salvaguardar los 

fenómenos que se recuerdan del pasado y se prevén del futuro.  

Puesto que lo futuro y lo pretérito participan de algún modo en la realidad, tal 

realidad se las da el presente en tanto éste goza de existencia permanente. De esta 

manera para Augustinus Hipponensis, la división de los tiempos consiste en afirmar “[…] el 

presente de las cosas pasadas, el presente de las cosas presentes, el presente de las cosas 

futuras – […] præsens de præteritis, præsens de præsentibus, præsens de futuris” (1974, 

Liber XI, 20, 26). Ahora bien, en lo que  concierne a la predicción de sucesos futuros, están 

referidos a los acontecimientos presentes que posibilitan intuir consecuencias: “cuando se 

dicen que se van las cosas futuras, no se ven estas mismas, sino a lo más sus causas y 

signos que existen ya – cum ergo videri dicuntur futura, non ipsa, sed eorum causæ vel 

signa quæ iam sunt” (Agustín, 1974, Liber XI, 18, 24).  

En cuanto al pasado, la narración de hechos acaecidos son extracción de los 

recuerdos que hay en la memoria: “cuando se refieren a las cosas pasadas, lo que se 

extrae de la memoria son las palabras engendradas por imágenes – quamquam præterita 

cum vera narrantur, ex memoria proferuntur sed verba concepta ex imaginibus earum” 

(Agustín, 1974, Liber XI, 18, 23). Por otra parte, se destaca el tiempo como medida del 

movimiento de los objetos sensibles bajo el rechazo de la premisa movimiento es tiempo 

(Agustín, 1974, Liber XI, 23, 29). Para ilustrar el santo de Hipona arguye que “ningún 

cuerpo se mueve fuera del tiempo. Pero no es que el movimiento del cuerpo sea el 

tiempo […] porque cuando un cuerpo se mueve mido con el tiempo la duración del 

movimiento […]” (1974, Liber XI, 24, 31). Ante esta eventualidad, Reinares ejemplifica: 

Si se consiguiera medir el tiempo, se desvelaría un poco el secreto de su 

naturaleza. Podría echarse mano del movimiento más o menos regular de los 

astros, del sol o de la luna. Pero resulta que tal medida no es válida, pues 

aunque dichos movimientos se aceleraran o retrasaran, la conciencia se daría 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 104



cuenta de esas aceleraciones o retrasos, lo cual demuestra que le tiempo ni se 

mide ni se puede medir. Independientemente del movimiento, la conciencia 

percibe con claridad algo absoluto que es el tiempo. Más bien se mide el 

movimiento con el tiempo (2004, p. 313-314).  

Asimismo para la medición de los tiempos - destacar su prolongación o brevedad - es 

claro para el filósofo hiponense que este no puede darse en  ninguno de los modos 

pasado, presente o futuro en tanto que “no mido el futuro que todavía no existe, ni el 

presente porque no tiene extensión alguna, ni pasado pues ya no existe” (1974, Liber XI, 

26, 33). Por lo tanto, solo queda que dicha medición se de en el alma por distensión, es 

decir, de las cosas que pasan es posible hacer proyección hacia el pasado, considerar los 

hechos presentes y al esperar lo porvenir uniendo así los tres modos (1974, Liber XI, 28, 

37-38). De esta manera el alma posee la facultad de retener el pasado, atender al 

presente e imaginar el futuro, facultades estas que para el ya citado pensador no son más 

que expresión de “memoria, atención y expectación” (1974, Liber XI, 28,37). 

A partir de las mencionadas facultades del alma, la medición de los tiempos es 

factible por cuanto se dice que “un futuro largo es una larga espera de futuro, y un pasado 

largo es una larga memoria de pasado – sed longum futurum longa exspectatio futuri est, 

sed longum præteritum longa memoria præteriti est” (Agustín, 1974, Liber XI, 28, 37). Se 

sigue de la temática naturaleza y medición del tiempo, la relación de éste último con la 

divinidad siendo el tiempo producido desde la creación: “porque ti había hecho el tiempo 

mismo, más si antes del cielo y la tierra no existía ningún tiempo […] realmente no había 

tiempo donde no había entonces” (Agustín, 1974, Liber XI, 13, 15). De esta manera, se 

plantea que el mundo no es eterno sino que tiene comienzo en el tiempo, y en el mismo 

sentido ninguna criatura es coeterna con lo divino (Agustín, 1974, Liber XI, 30, 40). 

En conclusión, el análisis de las temas del mal, memoria y tiempo en la persona del 

hiponense Agustín, dejan entrever un interés por la búsqueda de lo divino. Si bien existió 

una inicial enemistad con la filosofía exhibida por algunos apologistas cristianos, sus 

sucesores harán de ésta un instrumento para impugnar no solo a otras denominaciones 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 105



religiosas o sistemas de pensamiento, sino también para comprender los dogmas de la fe 

cristiana.  De ahí que la asociación filosofía y religión – comprendida desde Augustinus 

Hipponensis como relación razón y fe -  situó los cimientos de la filosofía medieval en el 

que la comprensión e interpretación del mundo, como la del ser humano y su relación con 

la sociedad, quedó subordinada a la reflexión sobre Dios. Así pues, la fe suministra las 

creencias y la razón ofrece un nuevo modo de interpretarlas.     

En el caso del filósofo hiponense Agustín, el catálogo de obras que se conservan de él 

supone una síntesis entre cristianismo y filosofía específicamente entre doctrina cristiana 

y platonismo. Ya entre sus obras como la composición Confessionibus en la que el santo 

expone su trayectoria espiritual, hace notable en sus últimos libros ciertos discursos 

filosóficos. Particularmente la predilección por lo divino que se hace patente en la obra ya 

citada, parte de la premisa de que el conocimiento de Dios es saber de la verdad, más los 

problemas como el del mal, el tiempo y la memoria, entronizan en descripciones acerca 

de la esencia divina. De ello se deduce que lo divino como suma bondad, carece de 

maldad; luego el tiempo en cuanto caracterizado por el movimiento en los entes, en Dios 

no se da por ser eterno; finalmente es en lo más íntimo del hombre – en su conciencia – 

donde ésta presente Dios, donde se halla la idea de Dios.     

 

 

 

 

 

 

 

 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 106



LISTA DE REFERENCIAS 

Alesanco Reinares, T. (2004). Filosofía de San Agustín. Síntesis de su Pensamiento. Madrid: 

Editorial Augustinus.  

Brown, P. (1969). Biografía de Agustín de Hipona. Traducción de Santiago Tovar y Maria 

Rosa Tovar. Madrid: Selecta de Revista de Occidente.  

Dal Maschio, E. (2015). San Agustín. El Doctor de la Gracia contra el Mal. Madrid:                

Editorial Beliscafo S.L. 

Gilson, É. (1965). La Filosofía en la Edad Media. Desde los Orígenes Patrísticos hasta el Fin 

del Siglo XIV. (2 ed.).  Madrid: Editorial Gredos S.A. 

Oroz Reta, J., Galindo Rodrigo, J. et al. (1998). El Pensamiento de San Agustín para el 

Hombre de Hoy. La Filosofía Agustiniana I. Valencia: EDICEP. 

San Agustín. (1974). Las Confesiones. Texto Bilingüe por Ángel Custodio Vega. (7 ed.). 

Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos. 

 

Acervo||ISSN: 2237 - 8723                                                          Vol 06, Issue 02||2024

https://acervojournal.org/||Page No: 107


